
е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

Andriana Spasova-Topurova  
(Bulgaria, Sofia, Institute for Literature, Bulgarian Academy of Sciences)  

 

Historico-Philological Utopias in Tsarigradski Vestnik: The Case of Dzhinot 
 

Abstract: This article explores the distinctive historico-philological utopias articulated in 

Tsarigradski Vestnik, with a particular focus on the Bulgarian Revival educator Yordan 

Hadzhikonstantinov-Dzhinot. Drawing on the insights of V. Kanchov, E. Georgiev, and I. 

Radev, it examines how Dzhinot deploys Greco-Roman antiquity as the cornerstone of an 

ambitious cultural-historical project aimed at reimagining Bulgarian national identity. Through 

close readings of his poems and dialogues – Labour Is My Name, Dionysus Bacchus, The 

Lament of the Skopje School, Aurora, Minerva, the Nine Muses and Sharpsword Converse 

Аbout Lost Bulgaria, and The Seven Ages of Man – the study demonstrates that the classical 

past underpins five interrelated functions: pedagogical, religious, sociopolitical, personal, and 

ethical. By tracing the successive reconfigurations of the ancient model across these texts, the 

article shows how Dzhinot transforms mythic time into an imagined historical horizon that 

legitimises contemporary reformist agendas and offers readers a moral framework for civic 

renewal. In this light, Tsarigradski Vestnik emerges as a laboratory for the continuous 

reconstruction and circulation of an imagined – yet intellectually generative – Bulgarian 

antiquity among Revival-period intellectuals. 

Keywords: Yordan Hadzhikonstantinov-Dzhinot, Bulgarian Revival utopias; poems and 

dialogues; ancient model; national identity; enlightening guidelines 

 

Андриана Спасова-Топурова  

(България, София, Институт за литература, Българска академия на науките)  

Причудливите историко-филологически утопии на страниците на 

„Цариградски вестник“. Случаят Джинот 
 

Настоящото изследване разглежда причудливите историко-филологически уто-

пии, разгърнати на страниците на „Цариградски вестник“, с особен фокус върху приноса 

на възрожденския просветител Йордан Хаджиконстантинов-Джинот. Литературните ис-

торици В. Кънчов, Ем. Георгиев и Ив. Радев подчертават значението на скопския мисли-

тел за развитието на българската възрожденска литература. Като допълнение към вече 

извършеното в хуманитарната наука, тук вниманието се насочва към това как Джинот 

превръща Античността в основа за своеобразен историко-културен проект, оформяйки 

утопични визии за националната идентичност.  

Целта на статията е да проследи различните модификации на античния модел в 

художествените му творби на страниците на българския периодичен печат и да покаже 

по какъв начин тези идеи са възприемани и използвани от други автори във възрожден-

ския контекст. Анализът ми ще се съсредоточи върху характерни изяви на Джинот, чрез 

които „Цариградски вестник“ се превръща в платформа за реконструиране на едно въоб-

ражаемо минало на българите. 

Любопитно е мястото на стихотворенията – Рай Божий, Дионис Вакхо, Труд ми е 

името, Аврора, Плач на скопското училище многотрудное, Река Вардар, и на диалозите 

– Минерва и девет музи и Остримеч се разговарят ради изгубена Болгария, Разговор 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

или прави человек и Седем возрасти чловеческии, публикувани от Джинот в „Цариград-

ски вестник“ в началото на 50-те години на XIX век. Нравствено-възпитателният харак-

тер на творбите отразява една от главните за възрожденската книжнина функции – прос-

ветно-дидактичната. Класифицирането, което прави Р. Дамянова на двете „основни 

представи на знанието – прагматическата и идеализиращата“, дава призма, през която 

могат да бъдат проследени и някои аспекти на характеризиращи творчеството и общес-

твено-културната позиция на Джинот изяви (Дамянова/Damyanova 2004: 59). Персони-

фикацията и алегоричността са най-често използваните стилистични тропи при мора-

лизаторската поетика на книжовника. Античните реминисценции в творчеството на 

Джинот са персонажи от елинската и римската митология, които безпрепятствено „диа-

логизират“ с фолклорната и християнската образност. 

Когато се говори от изследователите за усвояване на Античността през Българско-

то възраждане, се подразбира преди всичко преводната антична литература или отделни 

преводни фрагменти на антични автори – Омир, Езоп, Лукиан, Ксенофонт–  в учебни-

карската книжнина и в публицистика и в много по-малка степен сe подразбира антична-

та рецепция в авторски текстове. Такъв е случаят с оригиналните диалози и стихотворе-

ния на Йордан Хаджиконстантинов-Джинот, в които пряко мове да се открие позоваване 

на реалии от Класическата античност.  

Може да се каже, че именно чрез включването на моменти от римската и елинската 

митология в публицистични текстове или в отделни учебникарски издания е и същест-

веният принос на Джинот при очертаване на рецепцията на античността в авторските му 

произведения. В тях лесно могат да бъдат доловени стилистичните фигури и тематич-

ните ядра, които присъстват в преводните антични текстове, основно съобразени с въз-

рожденските употреби. За преводите на възрожденския автор и мястото на античността 

можем да съдим само по обещаните обяви в „Цариградски вестник“ като Фиал 

Сократов, Дионисий тиран, Дамон и Финдиас, ради приятелство, драма в едно дейст-

вие („Цариградски вестник“ и всички следващи в текста, бр. 150, 5 декември 1853) и 

Умотворения Лукиана Самосадскаго (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 9, 

28 март 1859). 

Различни аспекти на заложеното в преводната рецепция на класическата древност 

намира място по своеобразен начин в художествените текстове на Йордан Хаджиконс-

тантинов-Джинот. Любопитно е да се проследят античните присъствия в ясно изразения 

нравствено-просветителски характер на „театрално-школския диалог“ (Драгова/Dragova 

1958: 116–123) Минерва и девет музи и Остримеч се разговарят ради изгубена Болгария 

(Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 48, 18 август 1851) и на стихотворенията 

Труд ми е името, Дионос Вакхо (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 64, 8 де-

кември 1851) и Аврора (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 88, 21 юли 1852). 

Подобно на персонификацията на Учението, както е представена в превода на Лукиан 

(παιδεια), така и при Джинот срещаме знакови за идеите на Просвещението персонифи-

кации.  

Първата персонификация е на Мъдростта в образа на древноримската богиня Ми-

нерва (римски еквивалент на Атина), в посочения училищен диалог. Втората персони-

фикация е на Утринната зора или на пробуждането, на просветлението в образа на Ав-

рора (римски еквивалент на Еос) от едноименното стихотворение. Третата персонифи-

кация е на Паметта, на „Извора на Паметта“, на съхраненото минало в образа на Мнемо-

зина от диалога и връзката с бинарната алегория – „Извора на забравата“ (Лета). Инте-

ресна е връзката между античните персонификации на двата извора пред оракула на Тро-

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

фоний, от които пиели онези, които могат да дават съвети, и аналогичната антична ситу-

ация на мъдрец и поучаван. Още повече алегорията на Забравата е често използвана от 

по-късните поети във връзка с други две олицетворения на Смъртта и Съня. 

 

 
Началото на Минерва и девет музи и Остримеч се разговарят ради изгубена Болгария 

(Цариградски вестник, бр. 48, 18 август 1851) 

 

Лирическите произведения на Джинот са припознати с началния етап на даскалс-

ката поезия. На този етап, според първото засвидетелствано определение на Ат. Кипи-

ловски в Кратко начертание на всеобщата история (1836), за стихотворство се приема 

буквалното редене на срички с ударение. Въпреки подценяването на художествените 

достойнства на тази ранна възрожденска поезия, в стихотворенията на Джинот се среща 

интересна рецепция на Античността. В Дионос Вакхо присъства разгледаната от Ан. 

Алексиева вакханическа тема за „дионисиевия човек“, за „пиенето във възрожденския 

дискурс“, което влиза в противовес с просветителското традиционно дидактично гово-

рене (Алексиева/Aleksieva 2012: 146–193). Подобно Винолюб на К. Огнянович в Забав-

ник за лето 1845 и Дионис Вакхо се движи по оста на безпаметното опиянение и нера-

ционално говорене. Изследователката определя някои „словесни конструкти“ в стихот-

ворението на Джинот като „ритуално-заклинателни (Дионос Вакхо!/ е, Ви! Вакхо! (…)/ 

Всички доле в механата,/ и викайте тамана!!!)“ (Алексиева/Aleksieva 2012: 169). 

Другото стихотворение на Джинот – Труд ми е името – е изградено от дванадесет 

стихотворни фрагмента, графично отделени. В него прозира отзвукът на най-популяр-

ния древногръцки сюжет с отсъждането на Парис и даването на златната ябълка на най-

красивата между трите богини – Атина, Афродита и Хера, или т. нар. мит за Троянската 

война. Както митологичният герой, така и лирическият герой на Джинот е поставен от-

ново да избира между персонификациите: на Мъдростта (реминисценция на Атина), на 

Труда – като изцяло утилитарно-прагматичен възрожденски концепт, и на Красотата 

(„Афродита безсрамна“). Оказва се, че в стихотворението Трудът е най-ценен, но въпре-

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

ки това останалите нравствено-естетически алегории не са отхвърлени, а напротив – те-

зи фигури са припознати като изграждащи хармонията и космическия ред на лирическия 

субект: 

7 

 

                                                    Три ябоки бидоха 

Во мене дойдоха. 

Во сърце ме влегоха. 

Гнездо сътвориха/ 

 

 
 

Цикъл от стихове на Джинот (Цариградски вестник, бр. 64, 8 декември 1851). 

 

По друг начин стоят идеите и отражението на античните вписвания в диалозите на 

Йордан Хаджиконстантинов-Джинот. В тях личи стремежът му да изгради причудливи 

историко-филологически утопии, в които древността се пренарежда според национално-

идеологическите визии, изработвани от българската възрожденска интелигенция. 

В нравствено-дидактичния диалог Минерва и девет музи… са заявени тези антични за-

емки, които свободно нахлуват и допълват патриотичния и идеализиращ заряд. Ясно 

онагледяващ е следващият фрагмент, в който Минерва заедно с Аполон („момче прек-

расно“), покриващо „със златните си коси“ деветте музи („девойчки светлосияйни и чуд-

новато украшени“) предоставят всичките свои дарове на  п е р с о н и ф и ц и р а н а т а  

Б ъ л г а р и я:  

И до них кладенеца Аганип, и дядо Еликон, а Мнемосина венци приготви (паки 

повика) България, приемай клобуко и стапчето, и буди мудреца, и поучавай твоите 

славяни Българи. Защо със свой клобук и това стапче всичка чиино се поводуе. 

(Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 48, 18 август 1851) 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

Този пасаж е показателен за характерната за Джинот практика да вплита античната 

митология в собствените си историко-филологически утопии, превръщайки я в доказа-

телство за „древното“ величие на българите. Образът на Минерва или Атина Палада, ко-

ято се ражда от главата на Зевс, носи не само целомъдрието във формата на символите 

на змията и совата, но и атрибутите на войната – щит и шлем. Този образ е твърде ценен 

като алегория за възрожденското общество и неслучайно Джинот го използва не само в 

този диалог. Античността присъства  само като носител на даровете към родината на 

просветения българин Остримеч – „ум, разсудок и размишление“ и носител на разобли-

чителния възрожденски патос: 

„Жалко! Изгубен род и мрзлив за доброто. Но това е прилеплено от ненаука и без 

училища (повика)“ (Цариградски вестник/Tharigradski vestnik, бр. 48, 18 август 

1851).  

Любопитно е, че в края на диалога са изброени поименно музите (без Калиопа, 

музата на епическата поезия, която е заменена с Мнемозина-Паметта – майка на музите) 

с тяхната основна персонификация и даровете, които поднасят на България. По-интерес-

ни възрожденски рецептивни рефлексии на музите са например – Мелпомена (муза на 

трагедията) тук: „Мелпомени, Българие, приемай от мене Трагедии, Реторика, и песни, 

и ликования, Хоровата пеячка“ и Полихимния (муза на химните и пантонимата), тук с 

религиозно-християнски елемент:  

Полимия, Българие, приемай от мене дар, пеем Богу хваление и разсудности мно-

гопевка (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 48, 18 август 1851). 

Остримеч е персонаж, който може да се свърже по-скоро с фолклорната традиция 

и героическия епос. Интересно е да се направи аналогия между поместените на страни-

ците на „Цариградски вестник“ произведения на Джинот и особеностите на народните 

популярни книги (календари, песнопойки). Това ще позволи да се  проследят  едни и 

същи, напълно припокриващи се, похвати в поетиката на възрожденската даскалска 

поезия и в  училищните диалози. В „Модерните потреби на Възраждането“ Л. Михова 

ясно извежда този процес – „свободно и смело боравене със заемки от различни стилови 

и езикови комплекси“ в песнопойките, където „безпрепятствено нахлуват образи от 

гръцката митология и от славното българско минало, от юнашкия епос“, като образите 

на „Крум и Шишман, Аполон и Стефан Караджа“ (Михова/Mihova 2001: 11). Това обяс-

нява направената от Джинот таблица „Хронология“ (Цариградски вестник/Tsarigradski 

vestnik, бр. 91, 12 юли 1852), в която отбелязва събитията, акцентите от световната ис-

тория (предимно българска), и по която той преподава на своите ученици във Велес, 

Скопие, Тетово и Прилеп. Повечето от тях са свързани с българската писменост и обра-

зование и нося антигръцка насоченост към владиците, патриаршията, училищата.  

В тази връзка е ценно наблюдението на Д. Лилова, която сравнява един случай на 

усвояване на Античността и побългарената ѝ версия. Според Джинот са изминали 

1632 години „от како Кадмос се ожени за Болгарка, на дедо Илира дщерка му Дала мука 

(Далмация)“ (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 91, 12 юли 1852), а според 

гръцката митологична версия – „тиванският цар Кадъм се жени за Хармония, дъщерята 

на Арес и Афродита“ (Лилова/Lilova 2003: 211 и сл.). На сватбата присъстват всички 

богове и това дава основание на изследователката да заключи:  

Въобще персонажите от елинската митология са главни действащи лица  в  и с т о -

р и ч е с к и т е  в и з и и  на Джинот. Някои дори са женени за българки. (разредката 

моя – А. Сп.)   

За проследяване на навлизането на Античността и вплитането на причудливите ис-

торико-филологически утопии в творчеството на Джинот от значение  са и два други 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

факта. Първият е свързан с неговото гръцко образование, получено в гимназията в Со-

лун и владеенето на гръцкия език, и вторият е един детайл от учебната програма о т  

времето на учителствуването му в Скопие, публикувана в „Цариградски вестник“ 

(Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 68, 1852; Вж. също: Кънчов/Kanchov 

1898: 121) и по-късно обнародвана в „биографичните бележки“ на В. Кънчов. 

В обучението учениците са били разделяни на три групи, според които учебното 

съдържание се усложнява и задълбочава. Ако в първата група за „малки деца“ се препо-

дава Буквар, Граматика, Аритметика, География, Свещена история, Пословици и др., 

във втората група „средни деца“ – същите предмети се надграждат, обемът се увеличава, 

вече се включва и „Всемирна история (Старите времена до Христа)“, „Енциклопедии“, 

„Нещо за планетите [Астрономия]“, „Кратка антропология“, а в третата, наречена 

„Първите (най-големите) деца“ се учат aнтична митология и aнтична философия и то по 

съвсем различен принцип от принципа на наизустяване на христоматийно-дидактична 

книжнина. Изрично в програмата след предметите „Митология“ и „За старите филосо-

фи. Компас. Биография на знаменити мъже и философи“ е пояснено в скоби „слишател-

но“ и под линия от Кънчов : 

Под думата с посмом се е разбирало, че ще се преписва, а пък слишително, озна-

чавало, че не ще се учи науст. При всичките други предмети е забележено учение 

„науст“ (Кънчов/Kanchov 1896: 121).  

 

 

Болгарска писменност (Цариградски вестник, бр. 92, 19 юли 1852) 

 

Казано по друг начин – механизмите на преподаване на класическата древност са 

предвидени за най-висока степен на обучение и едновременно с това тя се предвижда 

като незадължителен и допълнителен предмет, като етап от едно профилирано класи-

ческо образование. Този процес потвърждава тезата на Й. Сиракова и други изследо-

ватели (Алексиева/Aleksieva 1987) за едно „откъслечно представяне“ (Сирако-

ва/Sirakova 2002: 15) на античната литература през Българското възраждане и нейното 

специфично прекрояване и адаптиране спрямо създаващата се национална  идеология. 

Друг важен момент е проследяване на приемствеността на трите традиции – 

а н т и ч н о с т ,  ф о л к л о р  и  х р и с т и я н с т в о – в оригиналните творби на Йордан 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

Хаджиконстантинов-Джинот. Тъкмо в тяхната спойка проличава склонността му да гра-

ди причудливи историко-филологически утопии, в които разнородните пластове се пре-

нареждат в един всеобхватен национален разказ. Става въпрос за втория споменат диа-

лог Разговор или прави человек (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 53 и бр. 54, 

от 22 и 29 август 1851), в който основните персонажи са от двата сюжетни топоса – на 

града и на селото. Градските образи са назовани с нарицателните християнски добро-

детели „Благой“ и „Добролюб“, които са поучавани от мъдреца не като античен фило-

соф, а като идиличен образ на „Селяко“.  

Просветата и нравственото възпитание са централните теми, около които гравити-

рат не само диалозите на Джинот, но и изобщо възрожденските диалози (на Неофит Боз-

вели, Г. С. Раковски, Д. Войников, П. Р. Славейков). Утвърждаването на християнската 

премъдрост и страхопочитание пред Бога се постига чрез бинарното противопоставяне 

с езическата фолклорна доктрина. Тук са изведени персонификациите на добротата и 

порочността предимно в женските образи на „евангелските“ „мъдри девойки“ и на „лу-

дите махнити девойки“, „лошите жени“ – самодиви, вещици, но и на мъжките образи – 

„селянинът като мъдрият човек“, от която уста „течеше мед и мляко“ и „неразумните 

човеци“ – вампирите (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 53 и бр. 54, от 22 и 

29 август 1851). 

Влиянието и близостта на Йордан Хаджиконстантинов-Джинот и на Г. С. Раковски 

са разглеждани от Ив. Шишманов (1901), М. Арнаудов (1968), Ст. Генчев (1988) с оглед 

склонността им към използване на една или друга древност (гръко-римска, илирическа, 

индийска) за националното свръхоценностяване и утопично национализиране. Г.С. Ра-

ковски е склонен дори да припокрива древногръцката митология с фолклора и изцяло 

изковава нова българска идея, аналогична на гръцката асимилаторска политика на „ме-

гали идея“. Това не може да се каже за Джинот, при когото фолклорната образна система 

на самодиви и вампири не се бърка или приравнява с гръко-римската образна система 

на Минерва (Атина), Юпитер (Зевс), Меркурий (Хермес), Аврора (Еос) и др. Тъкмо тази 

разграничителна стратегия подсилва неговата утопична версия на древността, където 

всеки образ е грижливо вписан в националното себепознание. 

Относно персонификацията на Родината като бедна, одърпана и плачевна майка не 

бива да се пропуска и връзката с първите възрожденски диалози на Неофит Бозвели 

(Шишманов/Shishmanov 1901: 252–353) – с първия диалог Просвещенньй Еуропейц, По-

лумершая Мати Болгария и син Болгарии (1811) и неговото развитие в по-късния му ва-

риант Мати Болгария (1844–1848). При Джинот в Минерва и девет музи България отно-

во е описана непривлекателно и отблъскващо, но и видяна през погледа на богинята на 

мъдростта „Что това българия, что малчиш, защо си такава глусна, и издрпана“ (Цариг-

радски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 48, 18 август 1851). Родината на Остримеч оп-

лаква непросветеността на децата си, които „конечно са изгубени“ и неспособни да 

видят последиците от гръцкото асимилиране.  

В Разговор или прави человек темата надскача утилитарно-прагматичната функция 

на знанието и „поставя въпроса, какъв трябва да бъде образцовият член на общество-

то“ (Тодоров/Todorov 1979: 232). Тук могат да се видят отделните функции, през които 

античността е припозната и усвоена: просветно-дидактичната, религиозната, социално-

политическата, индивидуално-личностната и етическата. От една страна, започва неп-

ринудена битова сцена с типично разговорен език. И в двата просветителски диалога 

Минерва и девет музи и Остримеч се разговарят ради изгубена Болгария и Разговор или 

прави человек се появява философската фигура на усъмняващия се, на скептика. Персо-

нификацията на Остримеч е „скептик по отношение на просветата“ (Георгиев/Georgiev 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

1980: 208) на своите сънародници. Този скептицизъм се потвърждава и припокрива с 

укорния нравствено-разобличителен тон на Мъдростта:  

Пияни са от тъпия упор (инат) и глупият разсудок, за нос всякой ги влече. Неуче-

нието ги покварило, за едно кафе, мужеството си го претворуват во жена. (Ца-

риградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 48, 18 август 1851) 

В същия скептичен тон звучат думите на Добролюб от Разговор след поучението на 

мъдреца „и това ни доказа, що то никой до сега не ни е казал“, но все пак се възлага 

надежда на бъдещото поколение да се възпитават и самообразоват „Но да наставиме 

барем чадата наши да се научат“ (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 54, 29 ав-

густ 1851).  

Култът към знанието и просвещението е обвързан с филологическите занимания 

на Джинот, както е в статията му Обичаи славянски. Твърдението му „От Славяните, 

Финикияните приимали букви“ (Цариградски вестник/Tsarigradski vesttik, бр. 101, 20 

септември 1852) дава повод на М. Арнаудов да определи идеите на Джинот като „фило-

логически утопии“ (Арнаудов/Arnaudov 1968: 268–270). Те са именно в съзвучие с исто-

рическата утопия, която създава Г. С. Раковски относно произхода на писменост, доне-

сена от българите с индоевропейски произход. При Йордан Хаджиконстантинов-Джи-

нот отново славянските учители Кирил и Методий не са търсеното доказателство за ко-

рените на славянските букви, а предоставената „историческа визия“ на народа, от който 

са произхождат „най-знаменитите человеци на Източното цартсво преди Кирила и Ме-

тодия (ц а р  Ю с т и н и а н,  В а с и л и й   М а к  е д о н е ц  и др.)“ (бр. 70, 1852, 17 януари 

1852), както и „много цареве  Р и м с к и,  И м п е р а т о р и  в о с т о ч н и  б и л и  

б о л г а р е “ (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 113–114 от 14–21 март 1853, 

цит. по: Радев/Radev 1994: 63) (разделението е мое – А. Сп.). 

 

 
 

Начало на Обичаи славянски (Цариградски вестник, бр. 101, 20 септември 1852) 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

Твърде интересна е статията Ъ, Ѫ и Ѭ литери болгарски на Джинот, в която се 

срещат отново (както в диалога Минерва и девет музи…) както Минерва, наречена Па-

метта, така и деветте музи и прекрасният Аполон. Възрожденският книжовник, разиск-

вайки езиковия въпрос за значението и употребата на старобългарските носовки, опред-

метява античните богове, наричайки ги „рукописните пергаменти“, „пирамиди еги-

петския“, „древни мумии“ (Цариградски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 82–85, 1852, от 

19 април до 10 май 1852, цит. по: Радев/Radev 1994: 41). Йордан Хаджиконстантинов-

Джинот императивно отхвърля консервативното църковнославянско течение с още едно 

олицетворение на носовките:  

Тако и с нашите три букви Ъ, Ѫ и Ѭ. искаме да лажиме любезните чада болгар-

ски, нека копаят, нека си губят времето, негли ще я найдат: Минерва или Памятка 

или деветте нейни музи и прекраснаго Аполона. Чада болгарски, чада остроумни 

и благосклонни, не копайте в тия пирамиди, да не паднат да избият чадата божии. 

Оставете ги. О.. ста.. ве.. те.. ги! Сами нека се срушат, сами ще загинат“. (Цари-

градски вестник/Tsarigradski vestnik, бр. 82–85, 1852, от 19 април до 10 май 1852, 

цит. по: Радев/Radev 1994: 44).  

Приведеният цитат на Джинот ясно препраща към неговия диалог Минерва и девет 

музи и Остримеч се разговарят ради изгубена Болгария от 1851 г. Това загатнато само-

цитиране показва авторовото желание да бъде разпознаваем през античните реминис-

ценции и да утвърди собствените си текстове пред възрожденския читател на „Цари-

градски вестник“. Емоционално-експресивните форми допълнително засилват художес-

твеността на изказа:  

„О, сладкии списатели! О, сладскии учители! Нека идат у тартаря тия три букви, 

които безчувствено съществуват!!!” (Радев/Radev 1994: 47) 

Въпреки ясната позиция за въвеждане и утвърждаване на говоримия език, все пак кни-

жовникът се придържа към едно либерално и компромисно течение на среднобъл-

гарския език, в който да се запазят падежната система и част от старобългарската лекси-

ка. 

Може да се заключи, че афинитетът на Йордан Хаджиконстантинов-Джинот към 

гръко-римската античност намира израз както в художествените му, така и в публицис-

тичните текстове. От направените наблюдения може да се установи, че възрожденският 

автор усвоява по-скоро Древноримската античност и борави с нейната образност, откол-

кото с по-ранния засвидетелстван гръцки еквивалент. Възможно е това да бъде дистан-

циране от гръцкия свят, поради ясното отрицателно отношение към съвременна Гърция. 

Безспорно интересните антични реминисценции и начините, по които биват привнесени 

в оригиналните текстове, извеждат присъствието на Джинот извън маргинализираното 

му място в българския и балканския контекст. 

Йордан Хаджиконстантинов-Джинот изпъква като идеолог на причудливи истори-

ко-филологически утопии – смели адаптации, в които езикът и миналото се преподреж-

дат, за да се извае образът на българското отечество. По страниците на „Цариградски 

вестник“ филологическото знание се превръща в творческо поле на националното въоб-

ражение: „новооткрити“ букви, побългарени митологеми и преразказани хронологии тъ-

кат сложен разказ, поддържащ просветните и обществените идеали на възрожденците. 

Тъкмо тази сплав от езикови експерименти и утопични реконструкции отрежда на Джи-

нот трайно място в културната история на XIX век – не само като ревностен идеолог на 

българското минало, но и като творец на неговото митологизирано пресъздаване. 

 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

ЛИТЕРАТУРА: 

Алексиева 2012: Алексиева, Анна. Българската поезия от 40-те и 50-те години на XIX век. 

Роли на субекта. София: Кралица Маб (Aleksieva 2012: Aleksieva, Anna. Balgarskata 

poeziya ot 40-te i 50-te godini na XIX vek. Roli na subekta. Sofia: Kralica Mab). 

Алексиева 1987: Алексиева, Афродита. Преводната проза от гръцки през Възраждането. 

София: БАН (Aleksieva 1987: Aleksieva, Afrodita. Prevodnata proza ot gratski prez 

Vazrazhdaneto. Sofia: BAN). 

Арнаудов 1968: Арнаудов М. Очерци по българския фолклор. Т. 1. София: Български пи-

сател (Arnaudov 1968: Arnaudov, M. Ochertsi po balgarskiya folklor. T. 1. Sofia: 

Balgarski pisatel).  

Радев 1994: Радев, Иван. (съст.) Българин съм. Сборник. Йордан Хаджиконстантинов-

Джинот. Велико Търново: Абагар (Radev 1994: Radev, Ivan. (ed.) Balgarin sam. 

Sbornik. Jordan Hadzhikonstantinov-Dzhinot. Veliko Tarnovo: Abagar). 

Генчев 1988: Генчев, Стоян. Бележки – Георги Раковски и изследването на българската 

народна култура –В: Г. С. Раковски. Съчинения: Т. 4. София: БАН (Genchev 1988: 

Genchev, Stoyan. Belezhki – Georgi Rakovski i izsledvaneto na balgarskata narodna 

kultura – V: F. S. Rakovski. Sachineniya: T. 4. Sofia: BAN). 

Георгиев 1965: Георгиев, Емил. Йордан Хаджиконстантинов Джинот –В: Език и литера-

тура, № 1, с. 15–26, София (Georgiev 1965: Georgiev, Emil. Jordan 

Hadzhikonstantinov-Dzhinot –V: Ezik i literatura, № 1, s. 15–26, Sofia]. 

Георгиев 1980: Георгиев, Емил. Люлка на старата и новата българска писменост. София: 

Народна просвета (Georgiev 1980: Georgiev, Emil. Lyulka na starata i novata 

balgarska pismenost. Sofia: Narodna prosveta). 

Дамянова 2004: Дамянова, Румяна. Отвъд текстовете: културни механизми на Възраж-

дането. София: Елгатех (Damyanova 2004: Damyanova, Rumyana. Otvad tekstovete: 

kulturni mehanizmi na Vazrazhdaneto. Sofia: Elgateh). 

Драгова 1958: Драгова, Надежда. Драматични опити на П.Р. Славейков., кн. III, София: 

БАН (Dragova 1958: Dragova, Nadezhda. Dramatichni opiti na P.R. Slaveykov. kn. 

III, Sofia: BAN). 

Кипиловски 1836: Кипиловски, Анастас. Кратко начертание на всеобщата история. Бу-

дим [Kipilovski 1836: Kipilovski, Anastas. Kratko nachertanie na vseobstata istoriya. 

Budim). 

Кънчов 1898: Кънчов, Васил. Град Скопие: Бележки за неговото настояще и минало. Со-

фия: Държавна печатница (Kanchov 1898: Kanchov, Vasil. Grad Skopie: Belezhki za 

negovoto nastoyaste i minalo. Sofia: Darzhavna pechatnica). 

Кънчов 1896: Кънчов, Васил. Йордан Хаджи Костадинов Джинот: Библиографи- чески 

бележки. София (Kanchov 1896: Kanchov, Vasil. Jordan Hadzhi Kostadinov-Dzhinot: 

Bibliograficheski belezhki. Sofia). 

Лилова 2003: Лилова, Десислава. Възрожденските значения на националното име. Со-

фия: Просвета [Lilova 2003: Lilova, Desislava. Vazrozhdenskite znacheniya na 

nacionalnoto ime. Sofia: Prosveta]. 

Сиракова 2002: Сиракова, Йоана. Преводната литература от старогръцки и латински у 

нас преди Освобождението. –В: Преводна рецепция на европейските литератури 

в България: Т. 3. Класическа литература. София: Проф. Марин Дринов, с. 6–16 

(Sirakova 2002: Sirakova, Yoana. Prevodnata literatura ot starogracki i latinski u nas 

predi Osvobozhdenieto. –V: Prevodna recepciya na evropeyskite literature v Balgaria. 

T. 3: Klasicheska literatura. Sofia: Prof. Marin Drinov s. 6–16]. 

Тодоров 1979: Тодоров, Илия. Диалогът като жанр в българската възрожденска литера-

тура. – В: За литературните жанрове през Българското възраждане. София: БАН 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Андриана Спасова-Топурова 

(Todorov 1979: Todorov, Iliya. Dialogat kato zhanr v balgarskata vazrozhdenska 

literatura. –V: Za literaturnite zhanrove prez Balgarskoto wazrazhdane. Sofia: BAN). 

Цариградски вестник: фототипно издание на НБКМ. Т. 1–12. 1850–1862. Цариград: 

НБКМ (Tsarigradski vestnik: fototipno izdanie na NBKM. T. 1–12. 1850–1862. 

Tsarigrad: NBKM]. 

Шишманов 1901: Шишманов, Иван. Един непознат труд на Неофита Бозвели и неговата 

цена за историята на нашето възраждане и неговите отношения към „Мати Болга-

рия“. Увод и текст. – В: СбНУНК, София: Държавна печатница, кн. XVIII, с. 252–

353 [Shishmanov 1901: Shishmanov, Ivan. Edin nepoznat trud na Neofita Bozveli i 

negovata cena za istoriyata na nasheto wazrazhdane i negovite otnosheniya kam “Mati 

Bolgaria”. Uvod i tekst. –V: SbNUNK, Sofia: Darzhavna pechatnitsa kn. XVIII, s. 252–

353). 

 

 

 

https://www.abcdar.com/

