
е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

Ekaterina Eliseeva 

(Ukraine, National Academy of Culture and Arts Management – Kyiv;  

Bulgaria, Sofia, Bulgarian Academy of Sciences, Institute of Art Studies) 

 

 

Musical Folklore Beyond Tradition: Institutionalisation, Representation, 

and Cultural Meaning 

 

Abstract: This article examines Bulgarian folklore as a postmodern cultural construct, using 

the professional ensemble Pirin as a case study, with a focus on processes of institutionali-

sation, staged representation, and symbolic reproduction. It conceptualises staged folklore 

as an autonomous semiotic system, detached from its original ritual and social contexts and 

reconstituted within performance and media environments. Within this framework, folklore 

operates not as a direct continuation of tradition, but as a reflexive cultural model shaped by 

aesthetic selection, standardisation, and repetition. The study interprets staged folklore as a 

form of cultural hyperreality, in which mediated images of tradition circulate independently 

of lived practice while retaining symbolic legitimacy. By examining the tension between 

authenticity and artistic construction, the article highlights folklore’s dual role as both a re-

pository of cultural meaning and a postmodern performative resource, functioning within a 

dynamic field of representation, memory, and identity. 

Keywords: folk music, Pirin Ensemble, hyperreality, staged folklore, postmodern culture 

 

 

Екатерина Елисеева 

(Украйна, Национална академия за култура и управление на изкуствата – Киев; 

България, Българска академия на науките, Институт за изследване на изкуствата) 

 

 

Музикалният фолклор отвъд традицията: институционализация, 

репрезентация и културно значение 
 

В условията на глобализирано и комерсиализирано културно пространство запаз-

ването на нематериалното културно наследство става особено важно. Фолклорът, като 

форма на културна комуникация, играе ключова роля в поддържането на живите тради-

ции и формирането на националната идентичност. Това налага анализ на значителните 

трансформации в сценичното представяне на музикалния фолклор през последния век. 

Тези промени засягат фолклора не само външно, но и вътрешно, променяйки неговото 

семантично съдържание, възприятие от слушателите и практиките на носителите на тра-

дицията, както и на самите изследователи (Пейчева/Peycheva 2010: 141–158; Тонче-

ва/Toncheva 2014: 253–265). 

Фолклорът традиционно се разглежда като носител на културна памет, система от 

знаци и символи, отразяващи колективното съзнание и историческия опит на общество-

то. В съвременната културологична и етномузикологична практика той все по-често се 

анализира като знакова система, способна да съхранява стабилност и едновременно да 

се трансформира под въздействието на социални, политически и технологични промени 

(Eco 1986; Кауфман/Kaufman 2012: 3–46). Важно е да се разбере как традиционната кул-

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

тура се адаптира към новите условия, като същевременно продължава да изпълнява фун-

кциите на източник на идентичност, художествено творчество и културен капитал 

(Kirshenblatt-Gimblett 1995: 367–380). 

Особен интерес представлява изучаването на фолклора в процеса на неговата 

трансформация в индустриално, социалистическо и дигитално общество. Както отбеляз-

ва Tимоти Райс:  

Фолклорът не съществува във вакуум; той непрекъснато се формира чрез диалог 

между общността, сцената и медиите, което определя неговата устойчивост и из-

менчивост (Rice 2010: 320). 

Тази идея позволява фолклорът да се разглежда едновременно като наследство от мина-

лото и като динамични ресурси за съвременни културни практики, което е основата на 

настоящото изследване. 

Всяка епоха формира специфични механизми за трансформация на музикалния 

фолклор: неговата институционализация и стандартизация влияят върху репертоара, ме-

тодите на изпълнение и възприемането на традицията. Индустриалната модернизация 

способства за формирането на любителски ансамбли, докато през социалистическия пе-

риод фолклорът се използва за идеологически цели, осигурявайки архивиране, сценично 

усвояване, професионализация на изпълнението и стандартизация на репертоара (Тонче-

ва/Toncheva 2004; Кръстев/Krastev 2010). Дигиталната епоха отваря нови възможности 

за медийно представяне и глобална циркулация на фолклора като символи на културната 

идентичност (Kirshenblatt-Gimblett 1998). 

Фолклорът като културно явление все по-често се разглежда през призмата на се-

миотиката като система от знаци, способна да отразява социалното, историческото и ес-

тетическото значение. Изтъкнатият етномузиколог Изали Земцовски подчертава:  

Животоспособността на традицията означава нейното непрекъснато развитие, 

постоянното ѝ „насищане“ с модерност и готовността ѝ за интерпретация, позво-

лявайки, запазвайки основата, не само да оцелее, но и да даде плодове (Земцовс-

ки/Zemtsovsky 1980).  

В този контекст всеки акт на фолклорно изпълнение представлява избор: какво да се за-

пази, какво да се адаптира и как да се свърже с предишната практика. 

Съвременните изследвания предлагат използването на концепцията за хиперреал-

ност (Baudrillard 1994) като аналитичен инструмент за изучаване на сценичния и медий-

но-медиализиран фолклор. Това позволява да се проследи динамиката на устойчивост и 

трансформация на фолклора, неговия преход от локални източници към сценични и ме-

дийни форми в условията на глобализация. 

Музикалният фолклор първоначално се развива в локални общински практики, 

където песента, танцът и музиката са неразделна част от ежедневието и ритуалния живот. 

Календарни обреди, селскостопански празници, сватби и други колективни събития из-

пълняват социални, образователни и символни функции. Устната традиция осигурява 

формирането на структурата и изпълнението под влияние на локалната традиция, колек-

тивната памет и непосредствения опит на участниците (Лотман/Lotman 2005). Чрез пес-

ни, легенди и обреди общностите затвърждават ценности, разкази и усещане за принад-

лежност към етническа и културна група. 

Разбирането на тази еволюция изисква разглеждането на музикалния фолклор не 

просто като публични празненства, а като културно значимо явление, което предава не-

материални ценности. Настоящото изследване използва интердисциплинарен подход, 

комбиниращ методи от етномузикологията, културологията и социологията. Основната 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

цел е да се анализира трансформацията на музикалния фолклор и да се оцени влиянието 

на постмодерните процеси върху сценичните представяния на традицията. 

Използваните източници включват архивни материали от Държавния централeн 

архив и Държавния архив – Благоевград (колекциите на Държавния ансамбъл за народни 

песни и танци „Пирин“ и Ансамбъл „Филип Кутев“). Архивният фонд на Държавния ан-

самбъл за народни песни и танци „Филип Кутев“ в ЦДА – София е използван като срав-

нителен и институционален контекст, материалите от този фонд позволяват да се прос-

ледят общите механизми на институционализация, репертоарна стандартизация и сце-

нична естетизация на музикалния фолклор в България. Тези източници позволяват 

анализ както на историческите процеси на институционализация, така и на съвременните 

медийно-медиализирани форми на фолклор. 

Методологическият инструментарий комбинира общонаучни методи – анализ, 

синтез и обобщение, с историко-критически подходи (възстановяване на етапите на тран-

сформация на фолклора), което позволява проследяване на развитието на сценичните 

формати. Използват се също културно-семиотични подходи (идентифициране на кодове, 

символи и техните значения) и критико-интерпретативни подходи (интерпретиране на 

сценичните и медийните форми и тяхната функция в културната памет), както и анализ 

на „хиперреалността“ (оценка на степента на автономизация на знаците, тяхното „откъс-

ване“ от локалната традиция и трансформацията им в универсален художествен ресурс 

(Baudrillard 1994). Предвид теориите на Умберто Еко и Жан Бодрияр, изследването раз-

глежда сценичния фолклор като конструирана форма на традиция, позволявайки оценка 

на неговата автентичност и трансформация в културен контекст. 

Особено внимание се отделя на изследването на сценичния фолклор като форма, 

в която локалните знаци и символи се трансформират чрез институционализация, медий-

на интермедияция и глобалната културна икономика. Този подход позволява проследя-

ване на начина, по който традицията запазва стабилност, докато едновременно претър-

пява трансформация, адаптирайки се към нови естетически и социални условия. 

Музикалният фолклор първоначално се развива в локални общински практики, 

където песента, танцът и музиката са неразделна част от ежедневието и ритуалния живот. 

Календарни обреди, селскостопански празници, сватби и други колективни събития из-

пълняват социални, образователни и символни функции. Устната традиция гарантира, че 

структурата и изпълнението се формират под влиянието на локалната традиция, колек-

тивната памет и непосредствения опит на участниците. Фолклорът допринася и за фор-

мирането на национално съзнание, особено в региони с история на социално и полити-

ческо потисничество. Както отбелязва Юрий Лотман: 

Всяка култура развива собствените си начини за символизиране на колективния 

опит, а народната традиция става важен носител на културна памет (Lotman 2005: 

45). 

Чрез песни, легенди и обреди общностите затвърждават ценности, разкази и усещане за 

принадлежност към етническа и културна група. 

Държавният народен академичен ансамбъл „Пирин“ е част от по-широките про-

цеси на институционализация на фолклора в България и представлява особено показате-

лен пример за това как традиционните музикални и танцови форми се трансформират в 

сценични практики. Създаден през 1954 г., ансамбълът активно се развива през социа-

листическия период, когато фолклорът се използва като инструмент на държавната кул-

турна политика. През този период се формират репертоари и сценични техники, пред-

назначени за представяне на народното изкуство в рамките на концерти и фестивали. 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

Фестивалите на различни нива се превръщат във важна платформа, позволявайки на ан-

самбъла да представя регионалните традиции пред по-широка публика, като същевре-

менно формира национален културен образ. 

Сценичната практика на ансамбъла съчетава реконструкцията на локални песен-

но-танцови форми с тяхната художествена стилизация, осигурявайки естетическа цялост 

и театрална изразителност. Както отбелязва Лозанка Пейчева: 

Анализът на ансамбли като „Пирин“ показва как фолклорът престава да бъде само 

архивен материал и се превръща в театрален продукт със собствена вътрешна ло-

гика (Пейчева/Peycheva 2008: 45). 

Това подчертава трансформацията на фолклора в автономна художествена система, в ко-

ято отделни елементи: мелодии, ритми, движения, придобиват статут на знаци, функци-

ониращи независимо от първоначалния си контекст. 

Моделът на Бодрияр от четири фази:  

• отражение на основната реалност,  

• изкривяване на реалността,  

• прикриване на отсъствието на реалност,  

• чист симулакър,  

предлага прецизен аналитичен инструмент за сценичния фолклор. 

В първата фаза изпълненията съхраняват ясна връзка с общностната практика, 

представяйки песни или танци като разпознаваеми репрезентации на живяна традиция. 

Във втората – фазата на изкривяване, се въвеждат селективна стилизация, теат-

рализация и естетическо „изглаждане“, които променят първоначалния функционален 

контекст, макар формално да го запазват. 

В третата – фазата на прикриване отсъствието на реалност, сценичните изпъл-

нения се представят като автентични, дори когато оригиналната ритуална практика е из-

чезнала. 

В четвьртата – фазата на чистия симулакър, представянията вече не се отнасят 

към никаква предходна традиция, а създават автономни културни значения. На този етап 

традиционните елементи: носия, репертоар, хореография, се превръщат в самодостатъч-

ни символни конструкции, които оформят очакванията на публиката, изпълнителските 

практики и интерпретациите на културната идентичност. 

Приложението на концепцията за хиперреалност към ансамбъл „Пирин“ разкрива 

процеса на автономизация на знаковите елементи: сценографските решения и репертоа-

рът изграждат идеализиран модел на регионална традиция, който може да няма еквива-

лент в действителната местна практика, но се възприема като „автентичен“ и придобива 

независима художествена стойност и универсалност, като същевременно укрепва наци-

оналната идентичност и се интегрира в глобалните културни потоци. 

Ансамбъл „Пирин“ демонстрира, че сценичният фолклор в постсоциалистическия 

и постмодерен контекст изпълнява двойнствена функция: от една страна, запазва и по-

пуляризира регионалните традиции, а от друга – създава нови естетически форми и ма-

териал за интерпретация и творчество в различни художествени и медийни среди. По 

този начин ансамбъл „Пирин“ илюстрира тенденцията към фолклорна хиперреалност, 

обединявайки традицията и съвременността в автономна символна система, осигурявай-

ки както продължаване на културното наследство, така и неговата непрекъсната транс-

формация. 

Медиите играят ключова роля в съвременното функциониране на фолклора като 

система от знаци. От първите фонографски записи и радиопредавания, в първата поло-

вина на ХХ век, до телевизията и дигиталните платформи през XXI век, фолклорът из-

лиза извън локалните общности и активно циркулира глобално. Всеки запис, предаване 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

или видео презентация се превръща не просто в документ на традицията, а в художествен 

обект със самостоятелна стойност. 

Дигиталните платформи предлагат допълнителни възможности за обработка и 

трансформация на фолклорния материал: музикални ремикси, визуални интерпретации 

и мултимедийни проекти създават контексти, в които фолклорните символи функциони-

рат автономно. Макар че могат да загубят непосредствената си връзка с оригиналната 

практика, те все пак запазват разпознаваемост и „автентичност“ за по-широка публика. 

Както отбелязва Бодрияр: 

Симулакри са знаци, които действат сякаш са реални, дори да нямат пряк прото-

тип (Baudrillard, 1994: 1). 

В медийното пространство фолклорът се трансформира именно в такъв симулак-

рум: песни, танци и ритуални образи придобиват нови значения, формирайки хибридни 

културни текстове, които циркулират независимо от първоначалния им контекст. 

В рамките на тази медийна логика, ансамблите се превръщат в ключови агенти за 

трансформацията на традицията, като свързват локалния музикален материал с механиз-

мите на глобалната циркулация. Сценичната практика, студийните записи, телевизион-

ните предавания и дигиталните платформи превръщат фолклора в подвижна система от 

знаци, способна да преминава от един културен контекст в друг, като запазва разпозна-

ваемост и символен статут. Ансамбъл „Пирин“ е особено показателен пример за този 

процес: дейността му демонстрира как медиите не само разпространяват фолклор, но и 

формират новите му версии, репертоарни стандарти и естетически модели. 

Съвременните примери включват аранжименти на народни мелодии с елементи 

на джаз и електронна музика, видеопрезентации на ансамбли, където хореографията и 

костюмите са стилизирани за театрално представление, и дигитални ремикси, разпрост-

ранявани чрез социални медии и стрийминг услуги. Тези медийни форми усилват хипер-

реалността на фолклора – традицията едновременно се запазва и трансформира, придо-

бивайки автономен художествен и символен статут. 

Циркулацията в медиите позволява фолклорът да функционира като глобален 

културен ресурс, където символите се превръщат в инструменти за художествена интер-

претация, образователен опит и визуално-акустическо удоволствие. В постмодерен кон-

текст, това трансформира фолклора в динамична система, способна да взаимодейства с 

различни културни кодове и аудитории, осигурявайки устойчивост и адаптивност на тра-

дицията към новите технологични и социални условия. 

Ансамбъл „Пирин“, в съвременната си медийна и сценична практика, демонстри-

ра как фолклорните знаци придобиват автономност и циркулират извън локалния кон-

текст, придобивайки характер на хиперреалност. Ярък пример е сътрудничеството на ан-

самбъла с конгоанския музикант Рей Лема в албума „Professeur Stefanov et les Voix 

Bulgares de l’Ensemble Pirin“ (1997), където българските фолклорни гласове се интегри-

рат в международната музикална среда. В такива контексти мелодиите и вокалните ин-

тонации стават суров материал за транснационални културни продукти, предназначени 

за глобална публика. 

Както отбелязва Турино: 

Народната музика може едновременно да служи като място за запазване на локал-

ната идентичност и като средство за нейното трансформиране в глобална цирку-

лация (Turino 2008: 57). 

Световните турнета, международните фестивали и дигиталните издания на ансамбъл 

„Пирин“ усилват ефекта на широка реализираност – сценично стилизираните песни и 

танци се фиксират в студийни записи, разпространяват се чрез стрийминг платформи и 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

се повтарят в различни културни контексти. Албуми като „The Voice of Pirin“ (1993) и 

„Pirin Folk“ (1998) позволяват фолклорът да циркулира като универсален културен ре-

сурс, едновременно ставайки обект на художествена интерпретация и средство за фор-

миране на национален бранд. Както подчертава Бендикс: 

Сценичното изпълнение на народна музика често създава ефект на реалност, кой-

то надхвърля този на живата традиция“ (Bendix 1997: 112). 

Това напълно се потвърждава от медийните и сценичните практики на ансамбъл 

„Пирин“, който служи като пример как традицията, едновременно запазена и трансфор-

мирана за съвременната сцена и медии, придобива ново естетическо и културно значе-

ние, функционирайки като средство за глобална културна комуникация. Така фолклорът 

излиза извън локалния си контекст и се превръща в продукт за международна аудитория, 

като неговите символи – мелодични формули, вокални тембри, хореографски мотиви, 

придобиват автономност и циркулират в медиите като универсални културни ресурси, 

характерен признак на хиперреалността. 

Трансформацията на българския музикален фолклор от общностна практика, в 

сценична и медийна форма, отразява по-широки социални, технологични и културни 

промени. Глобализацията, урбанизацията и медиите – записаната музика, радиото, теле-

визията и интернетът, променят механизмите на предаване и циркулация на традицията. 

Устните традиции все по-често съжителстват с хибридни сценични и архивни 

формати, което позволява на фолклора да циркулира извън първоначалната си социална 

среда. Фолклорните ансамбли се превръщат в ключови платформи за опазване на нема-

териалното културно наследство, осигурявайки популяризация, междупоколенческа 

трансмисия и кураторски форми на традиционната музикална култура. Ансамбъл „Пи-

рин“ ярко илюстрира тази трансформация. Първоначално той отразява директно общ-

ностното предаване, представяйки песни, танци и ритуали в форма, относително близка 

до локалната практика. В последващите десетилетия изпълненията стават все по-естети-

зирани и стандартизирани, съобразно изискванията на публиката и културната политика. 

Докато ансамблите се стремят да запазят представата за „автентична“ традиция, 

институционализацията неизбежно въвежда стилизация и театрализация, които отдале-

чават сценичните форми от техните първоначални ритуални и ежедневни функции. Пос-

тмодерната теория помага да се обясни този процес. Умберто Еко концептуализира хи-

перреалността като състояние, в което представянията изглеждат „по-реални от реално-

то“, намалявайки необходимостта от оригинален референт (Eco 1986). По подобен начин 

Бодрияр твърди, че симулакрите циркулират независимо от оригинала, създавайки знаци 

с ново културно значение.  

В контекста на постмодерната култура, музикалният фолклор функционира като 

комплексен художествен и медийно-модулен ресурс. Той престава да бъде единствено 

локална или национална практика и се превръща в материал за творческа обработка в 

различни медийни и художествени форми. Фолклорните знаци циркулират в глобалното 

културно пространство, придобивайки нови значения и функции. Както отбелязва Жан 

Бодрияр: 

Симулакритe не представят реалността; те създават своя собствена (Baudrillard 

1994: 6). 

Това позволява на сценичния и медийния фолклор да запази символното ядро, като съ-

щевременно се трансформира за съвременния зрител и слушател. 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

Постмодерната перспектива подчертава напрежението между колективното и ин-

дивидуалното. От една страна, фолклорът подкрепя идеята за културно единство и наци-

онална приемственост, от друга, предоставя пространство за лична естетическа свобода, 

индивидуални интерпретации и хибридни форми. Както отбелязва Тимъти Райс: 

Традиционната музика функционира като символна система, която непрекъснато 

се реконструира чрез практика и интерпретация (Rice 2010: 321). 

По този начин фолклорът едновременно закотвя индивида в културната памет и стиму-

лира художественото творчество. 

Хиперреалността служи като аналитичен инструмент за обяснение на двойнстве-

ната природа на фолклора в съвременния контекст. Знаците, които някога са били вгра-

дени в локализирани социални контексти, сега функционират автономно, създавайки 

сценични и медийни модели, които публиката често възприема като „автентични“. Това 

позволява на ансамблите и медийните проекти да възпроизвеждат културната традиция, 

без да са ограничени от историческата точност, и да я интегрират в съвременната есте-

тика, включително визуални, музикални и дигитални ремикси. 

От постмодерна перспектива, фолклорът се превръща в ресурс за многостранна 

художествена дейност. Той запазва идентифициращата си функция, но същевременно се 

трансформира под влиянието на глобализацията, медиите и творческите практики. Нап-

режението между запазване на символното ядро и експерименталната обработка на ма-

териала създава динамична система, в която традицията и иновацията са в постоянно 

взаимодействие. 

В случаите на сценичен фолклор ранните изпълнения отразяват предаване на зна-

ния, основани на общностната практика; концертните форми от средата на ХХ век де-

монстрират елементи на перформативна медиация; а практиките от края на ХХ и нача-

лото на XXI век илюстрират формирането на симулакри. Хиперреалността се проявява 

като социосемиотично състояние, в което новите значения заместват по-старите, свърза-

ни с практиката интерпретации. Сценичният фолклор следователно е пример за фолк-

лорна хиперреалност, където традиционната музика, танц и ритуали се отделят от ори-

гиналния си социален контекст и се трансформират в повтарящи се, естетизирани изпъл-

нения. Публиката възприема конструиран разказ за наследство, често надвишаващо ис-

торическата реалност на практиката. Хиперреалността подчертава взаимодействието 

между опазване и иновация, демонстрирайки как фестивалите и ансамблите медиират 

традицията в постмодерен контекст. При ансамбъл „Пирин“ тази рамка отчита както неп-

рекъснатостта на регионалната музикална идентичност, така и трансформациите, фор-

мирани от институционализацията, медиите и обществените очаквания. Ансамбълът по-

казва как фолклорът се развива от жива практика до внимателно организирано, социално 

значимо и емоционално въздействащо културно представление. 

Синтезирайки резултатите от изследването, може да се заключи, че фолклорът ка-

то система от знаци е едновременно високо стабилен и гъвкав. Символните му ядра се 

запазват чрез последователни трансформации, осигурявайки непрекъснатост на култур-

ната памет, като същевременно знаците на фолклора могат да се адаптират към нови со-

циални, технологични и естетически условия. 

Различните исторически контексти фундаментално формират характера и траек-

торията на тези трансформации. В индустриалните общества фолклорът преминава през 

процеси на стандартизация и художествена формализация, създавайки „идеални“ модели 

на народно изкуство, способни да олицетворяват национално единство. Социалистичес-

кият период придава на фолклора транснационален и политизиран характер: ансамблите 

и архивните практики се използват като инструменти на идеологическа комуникация, но 

също така осигуряват запазване и художествено развитие на традицията, формирайки 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

професионален фолклоризъм. В постиндустриалната и дигиталната епоха фолклорът 

става активно медиатизиран: записи, видеопродукции, дигитални платформи и между-

народни фестивали, превръщат фолклора в универсален културен ресурс, подлежащ на 

преинтерпретация и художествена разработка. 

Анализът през призмата на хиперреалността (Baudrillard 1994) позволява да се 

разбере, че съвременните ансамбли и медийни проекти създават автономни системи от 

знаци, които могат да съществуват независимо от първоначалния си контекст и да бъдат 

възприемани като „автентични“. Това обяснява феномена на сценичния и дигиталния 

фолклор – елементите на традицията не само се запазват, но и придобиват нови семан-

тични значения, циркулирайки в глобалната културна икономика. 

Следователно фолклорът служи едновременно като средство за запазване на кул-

турната идентичност и като ресурс за иновация. Напрежението между непрекъснатост и 

творческа трансформация, между колективното и индивидуалното, между локалната 

традиция и глобалната циркулация, гарантира жизнеността и значимостта му. Фолклорът 

като система от знаци се оказва динамична структура, способна да реагира на социални, 

политически и технологични предизвикателства в различни епохи, оставайки ключов 

елемент на културната идентичност. 

Сравнителният анализ на автентичен и сценичен фолклор показва, че тези форми 

не са взаимно изключващи се, а представляват различни пластове на културната реал-

ност. Автентичните изпълнения са коренящи се в общностния живот, вплетени в ритуа-

ли, календарни обичаи и междуличностни взаимодействия. Те са флуидни, ситуативни и 

създадени за участие. Обратно, сценичното изпълнение е насочено към външната публи-

ка, подсилвайки визуалните и слуховите кодове на „националната автентичност“ и съз-

давайки кураторска, естетически структурирана репрезентация на традицията. В постмо-

дерен контекст тази театрална форма се развива в модел на „фолклорна хиперреалност“, 

при който представянето частично или изцяло замества живата практика. На сцената тра-

дицията се превръща в конструиран художествен продукт, формиран от очакванията на 

публиката и институционалните рамки, действайки като медиатор между минало и нас-

тояще. Основната задача е анализ на механизмите на интерпретация, стилизация и кон-

текстуализация, чрез които фолклорът продължава да функционира в съвременната кул-

турна среда. 

Взаимодействието между колективните рамки и индивидуалната инициатива 

придобива особено значение: ансамблите и медийните проекти подсилват символното 

единство и националната идентичност, докато авторските интерпретации предоставят 

пространство за индивидуално естетическо изразяване. Анализът, основан на концепци-

ята за хиперреалност (Baudrillard 1994), показва как съвременните ансамбли и медийни 

проекти генерират автономни системи от знаци, функциониращи независимо от първо-

началния контекст и възприемани като „автентични“. 

В дигиталната епоха фолклорът функционира едновременно като локален и гло-

бален ресурс: локалните елементи се трансформират в медийните пространства, цирку-

лират чрез аудиозаписи, видеозаписи, онлайн платформи и международни фестивали, 

интегрирайки се в глобалната културна икономика, като същевременно поддържат връз-

ка с историческия контекст. По този начин се запазва усещането за непрекъснатост и 

връзка с историческата основа, което превръща фолклора в уникален инструмент за изс-

ледване на социални, естетически и идеологически процеси.  

В съвременния културен контекст се проявява комплексен процес на семиотична 

трансформация, който може да бъде концептуализиран чрез фазите „жива традиция – 

сценично представяне – автономен културен знак“. В този процес фолклорът се отделя 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

от първоначалните си социални и ритуални функции и започва да функционира като са-

мореферентна знакова система, в която представянето постепенно измества практиката. 

Основните символни ядра на традицията се запазват, но се преподреждат в рамките на 

естетизирани и повтаряеми сценични и медийни модели, които конструират ефект на 

автентичност, независимо от непосредствената жизнена практика. Именно чрез инс-

титуционализацията, художествената интерпретация и медийната репрезентация фолк-

лорът се превръща във форма на културна хиперреалност, способна едновременно да 

съхранява културната памет и да произвежда нови значения в глобалното културно прос-

транство. 

 

 

ЛИТЕРАТУРА: 

Barthes 1972:  Barthes, R. Mythologies. Paris: Ѐditions du Seuil. 

Baudrillard 1994:  Baudrillard, J. Simulacra and Simulation. Paris: Ѐditions Galilѐe. 

Bendix 1997: Bendix, R. In Search of Authenticity: The Formation of Folklore Studies. Madi-

son: University of Wisconsin Press. 

Eco 1986: Eco, U. Travels in hyperreality, W. Weaver, Trans. 

Земцовский 1980: Земцовский, И. Фольклор и современность: проблемы сохранения и 

развития традиции. Москва: Наука (Zemtsovsky 1980: Zemtsovsky, I. Folklor i so-

vremennost: problemy sokhraneniya i razvitiya traditsii. Moskva: Nauka). 

Кауфман 2012: Кауфман, Н. Музикален и танцов фолклор от Габрово и Севлиево. – Бъл-

гарски фолклор, 37(2), 3–46 (Kaufman 2012: Kaufman, N. Musical and dance folklore 

from Gabrovo and Sevlievo regions. – Balgarski folklor, 37(2), 3–46). 

Kirshenblatt-Gimblett 1995:  Kirshenblatt-Gimblett, B. Theorizing heritage. – Ethnomusicolo-

gy, 39(3), 367–380. 

Kirshenblatt-Gimblett 1998:  Kirshenblatt-Gimblett, B. Destination culture: Tourism, mu-

seums, and heritage. Berkeley: University of California Press. 

Кръстев 2010:  Кръстев, П. Фолклорни ансамбли в България: История, стилове, идентич-

ности. София: Изкуство (Krastev 2010: Krastev, P. Folklorni ansambli v Balgariya: 

Istoriya, stilove, identichnosti. Sofia: Izkustvo). 

Лотман 2005:  Лотман, Ю. Семиосфера. Санкт-Петербург: Искусство-СПб (Lotman 

2005: Lotman, Yu. Semiosfera. Sankt-Peterburg: Iskusstvo-SPb). 

Пейчева 2008: Пейчева, Л. Фолклорът на сцената: анализ на ансамбли и театрализация 

на традицията. София: Наука и изкуство (Peycheva 2008: Peycheva, L. Folklorat na 

stsenata: analiz na ansambli i teatralizatsiya na traditsiyata. Sofia: Nauka i izkustvo). 

Пейчева 2010:  Пейчева, Л. Фолклористиката като публично знание: от етнографията към 

сцената и обратно. – Български фолклор, 36(2), 141–158 (Peycheva 2010: Peycheva, 

L. Folkloristikata kato publichno znanie: ot etnografiyata kam scenata i obratno. – 

Balgarski folklor, 36(2), 141–158). 

Rice 2010: Rice, T. Disciplining Ethnomusicology: A Call for a New Approach. Ethnomusico-

logy, vol. 54, no. 2, pp. 318–325 (Rice 2010: Rice, T. Disciplining Ethnomusicology: A 

Call for a New Approach. Ethnomusicology, vol. 54, no. 2, pp. 318–325). 

Тончева 2004: Тончева, В. Фолклорът в националната култура. София: Българска акаде-

мия на науките (Toncheva 2004: Toncheva, V. Folklore in national culture. Sofia: 

Bulgarian Academy of Sciences). 

Тончева 2014: Тончева, В. Традицията в контекста на новите идентичности. – Български 

фолклор, 40(3–4), 253–265 (Toncheva 2014: Toncheva, V. Traditsiyata v konteksta na 

novite identichnosti. – Balgarski folklor, 40(3–4), 253–265). 

https://www.abcdar.com/


е-списание в областта на хуманитаристиката 
Х-ХХI в. год. XIII, 2025, брой 32А; ISSN 1314-9067 https://www.abcdar.com 

 

 

Екатерина Елисеева 

Turino 2008: Turino, T. Music as Social Life: The Politics of Participation. Chicago: University 

of Chicago Press. 

Земцовский 1980: Земцовский, И. Фольклор и современность: проблемы сохранения и 

развития традиции. Москва: Наука (Zemtsovsky 1980: Zemtsovsky, I. Folklor i 

sovremennost: problemy sokhraneniya i razvitiya traditsii. Moskva: Nauka). 

ДА – Благоевград, Фонд 351, Оп. 1-6, 1954–2000 (DA – Blagoevgrad, Fund 351, unit 1–6). 

ДА – София, Централен държавен архив, Фонд 450, оп.1, 2 (DA – Sofia, Tsentralen 

darzhaven arhiv, Fund 451, unit 1, 2). 

 

 

 

 

 

https://www.abcdar.com/

